
A 10 AÑOS 
DEL CICLO DE 
LUCHAS QUE 
REINVENTA 
LA HUELGA
Verónica Gago

LABOZINE #1





Entre 2025 y 2026 se estarán cumpliendo diez años del ciclo de protesta que en 
Argentina identificamos como ciclo de movilizaciones Ni Una Menos. La primera 
marcha convocada con ese nombre fue el 3 de junio de 2015. Luego vinieron los 
paros y huelgas: primero de mujeres, el 19 de octubre de 2016, y las movilizacio-
nes transnacionales y transfeministas, desde el 8 de marzo de 2017 en adelante. 

En esa secuencia se encastra, por supuesto, la lucha de la marea verde por la lega-
lización del aborto: de Polonia a Argentina (2016-2020), pasando por Colombia y 
México. Me parece importante leerlas como una década de innovaciones en tér-
minos organizativos.

Por un lado, como hemos discutido durante el proceso mismo (y la posibilidad de ha-
cerlo mientras transcurre la dinámica organizativa no es menor): la reinvención de 
la herramienta de la huelga. Tanto como proceso epistémico colectivo —investigar 
y asumir los cambios en los sujetos productivos y su capacidad de parar el mundo—, 
como en sus exigencias pedagógicas y políticas: cómo narrarlo, cómo transmitirlo, 
cómo traducirlo en poder organizativo en cada instancia de la vida social. 

¿Quiénes paran y quiénes no pueden parar?
¿Qué significa parar en espacialidades vitales y 
laborales fragmentadas, precarias, invisibilizadas?
¿Cómo se articulan o no con procesos sindicales 
formalizados e informalizados?

1.
fo

to
s 

1
 y

 2
: M

éx
ic

o
 2

0
19



Aquí hay una historia que hacer de la programática 
de las huelgas transfeministas, sobre el modo 
en que han discutido y elaborado demandas y 
conceptualizaciones sobre:  
trabajo doméstico,  
pensiones, 
cupo laboral travesti-trans, 
deuda pública y de los hogares, 
vivienda y alquileres, 
trabajo migrante, 
educación sexual integral, 
justicia reproductiva, 
propiedad de la tierra, 
modelo alimentario, 
subsidios sociales a hogares monomarentales, 
antipunitivismo,  
sindicalismo de la reproducción social 
(sin agotar la lista). 



¿qué relación se puede establecer con los procesos 
políticos en cada país y a nivel transnacional?
¿cuáles son las temporalidades de la huelga y sus maneras 
de producir estructuras de duración en el tiempo?
¿cuál es su rol como calendario organizativo y como 
instancia de elaboración coyuntural transnacional?

Esta programática es en respuesta a diagnósticos sistémicos sobre la interco-
nexión de las violencias del capitalismo colonial patriarcal. Es clave pensar en 
este acumulado de trabajo político, de elaboración de inteligencia colectiva y de 
programa. Es desde aquí que podemos también lanzar preguntas que nos pueden 
servir para el análisis del ciclo: 

fo
to

 3
: C

o
lo

m
b

ia
 2

0
19

fo
to

 4
: M

ad
ri

d
 2

0
1

8



foto 5: Argentina 2016



Este ciclo de luchas ha sido prolífico en 
sus conexiones, en sus transversalidades 
cruzadas y fértiles en su capacidad de 
producir modificaciones organizativas.

Me refiero concretamente al impacto de las huelgas y movilizaciones feministas 
en la composición de las huelgas indígenas y populares en Ecuador (2019 y 2022); 
en el paro nacional-estallido y el levantamiento en Colombia (2019-2021) y la se-
cuencia que va de la huelga feminista (2018-2020) al estallido en Chile (2019), por 
nombrar las más salientes. 

Este entreveramiento, que exhibe un conjunto de temporalidades abigarradas, 
implica la profundización y conexión orgánica con formas populares, antirracistas, 
anti extractivistas de protesta. A esto por supuesto puede agregarse el rol con-
flictivo pero evidente de esos mismos procesos en los comicios presidenciales en 
Argentina (2019), Chile (2021), Brasil (2022) y Colombia (2022).  

Me parece clave, releyendo pronunciamientos, textos y acontecimientos de esta 
década, la emergencia de una dinámica que es a la vez procesual y disruptiva, pero 
de constante ampliación en las alianzas políticas y de traducción y resonancia de 
sus modalidades organizativas. 

Ensayo una síntesis de eso que podemos llamar innovaciones organizativas en los 
procesos en los que los feminismos se integran, expanden y revolucionan: 

•	 cambios en las vocerías, incluyendo liderazgos feministas y queer;

•	 cambios en la valoración de las tareas y la infraestructura para la 
reproducción social de las luchas y en particular de las formas de 
ocupación de la calle 

•	 una redefinición de las formas de violencia sistémica que desde 
los feminismos ha permitido multiplicar la comprensión de lo que 
entendemos por guerra contra ciertos cuerpos y territorios; 

•	 una negación explícita a que los movimientos de mujeres y 
transfeministas queden aislados en “agendas” o desconectados  
de dinámicas de movilización cada vez más amplias; 

•	 una mutación en las sensibilidades colectivas (sea de modo activo  
o reactivo) en relación a las violencias por razones de género  
como índice estructural de las violencias capitalistas.

2.



3.
De la pandemia a las victorias electorales de la ultraderecha, podemos leer una se-
cuencia de torsiones y capturas contrarrevolucionarias de esas innovaciones, de 
esos ensayos, de esas apuestas. 

De nuevo, para ser sintética, en la pandemia hemos investigado y relevado tres 
cosas claves. Primero, mutaciones cruciales que se han dado en el mundo del 
trabajo llamado justamente “esencial”, concepto que se apropia de la visibilidad 
y legitimidad del trabajo de reproducción social (salud, educación, acompaña-
miento ante situaciones de violencia de género, alimentación, cuidados) para ser 
sobreexplotado en el momento de emergencia global. 

Segundo, una aceleración del extractivismo financiero-inmobiliario que golpea 
particularmente a mujeres, lesbianas, travestis, trans, no binaries, poblaciones migran-
tes y racializadas, produciendo especulación predatoria sobre la vivienda, desalojos y 
deudas. Y tercero, una reconfiguración en la articulación entre financiarización de 
la vida cotidiana y economías de plataformas que toma como escena privilegiada de 
extracción de recursos y energía al hogar, a los espacios de tecnologías comunitarias 
del vínculo social y al trabajo más precarizado (pago y no pago). 

Estas son claves para entender la pandemia 
como umbral de violencias económicas y 
violencias financieras totalmente anudadas 
con una intensificación en las violencias por 
razones de género durante ese período y que 
no ha parado de crecer desde entonces. 

fo
to

 6
: E

sp
añ

a 
2

0
1

8



fotos 7: Argentina 2016



Hay dos puntos que vale la pena remarcar. Por un lado, 
la pandemia y sus correlatos (aún abiertos) amplifican 
la escena de la reproducción social de modo inédito: 
pone en evidencia la infraestructura que sostiene la 
vida colectiva, los territorios y cuerpos que involucra 
y la precariedad que soportan pero también los modos 
en que se politizaron, en respuesta a la crisis neoliberal 
y en clave transfeminista. Como una radiografía por 
contraste, toda esa trama quedó expuesta. 
A partir de los usos de la categoría de “trabajo esencial” 
que se popularizaron en la pandemia, podemos mapear 
una reclasificación paradójica de la crisis del trabajo 
asalariado y una tendencia a la intensificación de los 
trabajos menos reconocidos como tales, moralizando y/o 
criminalizando muchos de sus devenires. 
Por otro lado, la crisis pandémica intensifica la división 
entre propietarixs y no propietarixs en una clave 
familiarista, haciendo de la vivienda una intensificada 
fuente de nuevas deudas y un elemento clave del nuevo 
ciclo de luchas.



Por ejemplo, en Argentina, la figura de los “hogares monomarentales” se ha po-
pularizado desde los feminismos porque quienes los sostienen se han organiza-
do para hacerse visibles, especialmente tras la pandemia. Según un informe de 
2020, el 36 porciento de los hogares están sostenidos por una sola persona, en 
general, identidades feminizadas, que tienen que enfrentar todos los días el 
problema de cubrir gastos de alimentos, alquileres, servicios, salud y escolari-
dad de las infancias y adolescencias. Si consideramos los hogares de menores 
ingresos, este número asciende a 60 porciento.

Frente al modelo del varón profesional aislado en un monoambiente altamente valo-
rizado como activo financiero inmobiliario (propaganda actual del masculinismo exi-
toso y propietario, en general inalcanzable para nuestras juventudes), el hogar mono-
marental parece su doble invisibilizado: el hogar de jefatura feminizado, recargado de 
deudas, que no puede externalizar en el mercado las tareas reproductivas.

Cuando se habla de hogares monomarentales en Argentina vale la pena señalar una 
composición específica en términos de organización del cuidado, que incluye miem-
bros en general femeninos de la familia que no están en el hogar (abuelas dentro y fue-
ra del país), como parte de una extensión efectiva de la infraestructura de cuidados. 
Pero también, en estos casos, de una red comunitaria estructurada por la pertenencia 
a organizaciones sociales y políticas. Aquí están evidenciándose otras infraestructuras 
de trabajo y cuidado y no simplemente un “cambio de jefatura” en la estructura familiar. 

Dicho de otra manera, cuando la jefatura masculina no es la que lo organiza, no 
simplemente hay un cambio de sexo-género que preserva la función, sino una alte-
ración del orden político que la sustentaba. Lo que en su momento se pensó como 
“crisis del despotismo en la fábrica” para explicar la no adecuación de las subjeti-
vidades obreras a su disciplina, podemos pensarlo hoy en relación a una crisis del 
despotismo en las familias, como un paisaje relacionado a la monomarentalidad y 
a la construcción de redes de cuidado no heteropatriarcales.

A su vez, el cambio en la estructuración afectiva-laboral-política en los hogares 
es acompañada y sostenida con una dinámica de financiarización y eso modifica la 
relación entre hogar y tecnología financiera. 

La secuencia se acelera: la financiarización de la vida cotidiana, devenida forma 
intensificada de atravesar la crisis de reproducción en pandemia, alimenta formas 
de «guerra civil» que se despliegan en territorios de precariedad junto al impulso 
y la proletarización de las economías ilegales. Volvamos a la cuestión organizativa: 

¿cómo se recualifican las estrategias en un 
momento donde las violencias responden, de 
modo contrarrevolucionario, a una politización 
de la reproducción social y a la desestabilización 
de jerarquías racistas y patriarcales?



foto 8: Argentina 2016





Desde que Javier Milei ganó las elecciones 
en Argentina y asumió la presidencia en 
diciembre de 2023, la dinámica de un anti-
feminismo de Estado es brutal en términos 
contrarrevolucionarios. Hace parte, junto a El 
Salvador y Ecuador, de una radicalización de 
tipo fascista, acelerada con el triunfo de Trump.

Sus declaraciones en el foro de Davos en 2024 y 2025 fueron una muestra clara 
para alinearse con un guión global de las ultraderechas pero también para ex-
hibirse como representante de un país que ha sido ejemplo en el mundo por la 
masividad y radicalidad de su movimiento feminista. Allí habló de la conexión 
entre luchas feministas y luchas ecologistas como formas radicales de justicia 
social y, por tanto, aberrantes en el primer año; este 2025 aseguró que sólo hay 
dos géneros y asoció la homosexualidad con la pedofilia. Esto fue respondido con 
la multitudinaria marcha antifascista y antirracista del 1 de febrero donde, entre 
muchas consignas, se leyó como respuesta: “solo hay dos géneros: fascistas y an-
tifascistas”.

Por “antifeminismo de estado” en el gobierno de ultraderecha me refiero a tres 
elementos. Primero, un ataque sistemático e institucional contra los programas 
de política pública dirigidos a visibilizar, prevenir y contener las violencias por 
razones de género y también a sus derivaciones en términos de políticas de identi-
dad y ayuda para la autonomía económica de quienes las sufren. 

4.

fo
to

s 
9

: P
o

lo
n

ia
 2

0
2

0



Segundo, un ataque personalizado y en ciertos casos una criminalización de re-
ferentas del campo de la política, el periodismo, el arte y las organizaciones trans-
feministas, especialmente aquellas dedicadas a la economía popular.

Y tercero, a una comunicación gubernamental, destinada a atacar y difundir dis-
cursos de odio desde la narrativa oficial y, en particular, desde la comunicación 
presidencial que habilita el pasaje al acto de la violencia tanto institucional como a 
nivel social (los ataques a personas queer se han multiplicado). 

El antifeminismo de estado va más allá de opiniones personales del primer manda-
tario y va más allá de las llamadas “guerras culturales” porque es un tipo de ataque 
que se ensambla de manera orgánica con las políticas de ajuste estructural donde 
los sujetos del “sacrificio” son las mujeres, lesbianas, travestis, varones y mujeres 
trans, adolescencias, niñeces y vejeces. 

La orientación económica de las políticas antigénero exhibe al “antifeminismo de 
estado” como una dinámica fundamental al modelo de acumulación global. El “an-
tifeminismo de estado”, en tanto guerra declarada y soportada con recursos públi-
cos contra los sujetos que son marcados por sus géneros, siempre en imbricación 
con su condición de clase y racisl, es lo que permite al neoliberalismo autoritario 
exacerbarse bajo modalidades fascistas. Dicho sintéticamente: es a través del 
antifeminismo de estado que el gobierno anarcolibertario intensifica el proyecto 
neoliberal autoritario hasta organizarlo según lógicas fascistas de aniquilación de 
ciertas poblaciones. 

La guerra contra los géneros es una lógica 
expansiva: los sujetos a ser sacrificados son 
también migrantes, racializados, subsidiadxs 
del estado, personas en situación de calle. Pero 
todos se leen como sacrificables replicando 
la imbricación que la dimensión de género 
porta con esas personas, en tanto todas son 
calificadas como degeneradas, victimizadas y 
no productivas.

Las ultraderechas actuales son expresión de esa amalgama donde los valores fa-
miliaristas, biologicistas y natalistas expresan un núcleo de afirmación para los 
dueños de las empresas tecnológicas, donde convergen hiper innovación de plata-
formas y reivindicación tradicionalista de los roles de género. Es necio de parte de 
algunas izquierdas y progresismos no leer allí una contrarrevolución en mar-
cha, o limitarse a hablar de un fascismo “preventivo” porque no hay ninguna 
revolución a la que se esté respondiendo.



foto 10: Argentina 2016





Creo que ya no alcanza con hablar de una “crisis de 
la reproducción social” para entender la dinámica 
del capitalismo neoliberal. Hemos presenciado una 
verdadera guerra contra la reproducción social que 
la pandemia y las victorias de la ultraderecha son 
a la vez causa y síntoma. Esas formas de guerra se 
exacerban para producir lo que podemos llamar, 
siguiendo a Silvia Federici, “fascistización de la 
reproducción social”. 

En el caso de Argentina, esta secuencia crisis-guerra-fascistización se lee en clave 
de captura contrarrevolucionaria frente a las formas de politización de la repro-
ducción social que se hicieron tanto en respuesta a la crisis de legitimidad del neo-
liberalismo a principio de los años 2000; como tras la masificación del movimiento 
transfeminista. 

De modo tal que podemos hablar de  
“fascistización de la reproducción social” 
para dar cuenta de una dinámica simultánea 
de empobrecimiento y explotación de la 
reproducción social que obliga a modos de 
gestión a través de dispositivos que aceleran la 
«violencia financiera». 

Pero también allí es central —y no efecto subsidiario— una guerra contra las pobla-
ciones que han tejido formas alternativas de abordar la interdependencia y poner 
límites a la violencia en la vida cotidiana.

5.



foto 11: Polonia 2020

foto 12: Colombia 2019



Con esto quiero decir que para hablar de “fascistización de la reproducción social” 
vale la pena tener en cuenta que el antifeminismo sirve como elemento dinamiza-
dor de la intensificación de la explotación y la extracción de valor, relacionado con 
las tensiones que desde la pandemia se anudan en los términos libertad y cuidado. 

También que las dinámicas contradictorias que se han anudado sobre la categoría 
de “trabajo esencial”, son claves para entender las reconfiguraciones de las luchas 
sobre el trabajo que planteó la huelga feminista. 

Y que los nuevos niveles de financierización de la vida cotidiana, al punto de en-
deudar a los hogares a cifras récord para enfrentar la inflación y la precariedad, 
han acelerado el entrenamiento en lo que el gobierno de Milei llama “libertad fi-
nanciera” para lxs desposeídxs.

Las preguntas organizativas que tenemos 
que hacernos enfrentan hoy este escenario 
horroroso: el de un capitalismo genocida, 
racista y patriarcal que se ha abalanzado sobre 
lo que se ha experimentado en este ciclo de,  
al menos, diez años. 

Hacerlo implica confrontar las formas de culpabilización de las luchas transfemi-
nistas —en sus tramas populares, antiextractivistas, callejeras— pero también de 
su marginación por parte de los análisis geopolíticos que las vuelven a ubicar en la 
insignificancia. Nos toca volver a discutir una programática que fue respondida y 
atacada, y volver a hacer organización desde la dignidad que apuesta a la persis-
tencia radical de lo vivo. 

Nos toca seguir tejiendo un antifascismo 
concreto, antirracista y orgulloso de las luchas 
transfeministas, asumiéndolas con todos sus 
límites y fracasos en nuestras espaldas.

fo
to

 1
3

. M
éx

ic
o

 2
0

19



F
ot

o
gr

af
ía

s 
La

b
oz

in
e 

#
1

: A
n

al
ía

 C
id

, R
es

ta
u

ra
d

o
ra

s 
co

n
 G

lit
te

r, 
P

au
 B

ar
re

n
a,

 S
ás

h
en

ka
 G

u
ti

ér
re

z,
 T

er
ri

to
ri

o
 D

o
m

és
ti

co
M

aq
u

et
a:

 t
al

le
r 

d
e 

Tr
afi

ca
nt

es

ed
ic

ió
n

 r
ea

liz
ad

a 
co

n
 a

p
o

yo
 d

e 
la

 R
o

sa
 L

u
xe

m
b

u
rg

o

fo
to

 1
4

: M
éx

ic
o

 2
0

19
  f

o
to

 1
5

: B
er

lín
 2

0
2

0
  

fo
to

 1
6

: E
sp

añ
a 

2
0

1
8




